**传道书 3:18-22**

***人类和兽类都会返回尘土，这样我们比动物好在哪里呢？我们的目的和满足来自接受现实，以及信靠神。***

所罗门**对自己说**，是有关**世人**的。他对自己说，是沉思中的自我认知。**世人**一词是一个诗歌术语，所指的是人类。所罗门拓展了神是审判者的概念，对自己说 “**神要试验他们**”， 他们指的是**世人**。希伯来文译为**试验**的词带有洁净的概念。所罗门所观察的是，神洁净人类的方法是向他们显示**他们不过像兽一样**。这似乎有点奇怪，但所罗门作了进一步的解释：**因为世人遭遇的，兽也遭遇，所遭遇的都是一样。这个怎样死，那个也怎样死**。

貌似死亡是有意作我们的教导员和老师。人类和动物都有生死，因此，**人不能强于兽**，因为两者最终都会死。实际上，我们若单单以人类的理性和经验作为基础，就会更糟糕，因为神已将 “永生安置在我们心里” (传道书 3:11)。我们不希望生命仅仅只是结束。兽类是健忘的。尽管看起来我们更聪明、更智慧，且有更多的权力 (实际上，这一点从经验上讲或许是对的)，事实上这些理解上的优势如蒸气一般 (参看传道书 1:2 的注释)，智力和权力并不像看起来的那样具有优势，**最终都归一处，都出于尘土，也都归于尘土**。

我们可以推理出更多方法吗？所罗门说不会。他说道，**谁知道人的灵是往上升，兽的魂是下入地呢**？灵/魂一词是 “ruah”，也可以译为 “风” 或 “气息”。所罗门可能在问 “我们该如何真正地知道我们的灵是向天上走的，而兽的灵是留在地上的呢？” 所暗示的答案是，“我们无法知道”。我们可以追着风跑，却无法抓住它；我们知道所有生物都有灵，却无法观察它。那么我们如何能知道它去往何处呢？我们只能透过信心才能知道。

在第三章结束时，所罗门再次使用了**莫强如**一词来正面积极地讨论我们的**行为**。我们可以**敬畏神**，可以信靠祂，相信祂对我们的目的是美好的，即或是在我们无法抓住它们的情况下，也是如此。这是我们的**分**，是我们在生命这一宏伟计划中的一部分。他认为我们在**所经营的事**上是**喜乐**的。这是赋予我们的机会，是神极大的恩赐。

**因为这是**人类**的分**，就是信靠神、敬畏祂，享受生命的恩赐。**分**意思是我们的份额，我们的部分。所罗门似乎在建议我们当接受：我们有限的角度只能看到蒸气般的现实，但藉着信心，就能够超越我们的有限，并且享受生命。为了享受生命，我们首先必须采取一个正确的角度来看待现实。真正的现实始于且终于对神的信心。

**谁能使他回来得见呢？**我们无法看到未来；我们是有限的、脆弱的、不完美的人，完全的确定是我们理解不了的。时间诱惑我们看事的角度，且试探我们做出危险的假设。但是，我们是有**分**的，是蒸气中的命定角色。我们被赋予了敬畏神的机会，且在我们**所经营的事**上**喜乐**。当我们操练信心来在神话语的基础上接受现实，并在我们日常生活中活出这一现实时，就使喜乐变得具有可能性。

传道书 3:18-22**我心里说，这乃为世人的缘故，是神要试验他们，使他们觉得自己不过像兽一样。19因为世人遭遇的，兽也遭遇，所遭遇的都是一样：这个怎样死，那个也怎样死，气息都是一样。人不能强于兽，都是虚空。20都归一处，都是出于尘土，也都归于尘土。21谁知道人的灵是往上升，兽的魂是下入地呢？22故此，我见人莫强如在他经营的事上喜乐，因为这是他的分。他身后的事谁能使他回来得见呢？**