**传道书 10:1-4**

***愚昧是智慧的对立面，它的影响/后果已经显而易见了。一点愚昧能够毒害大量的智慧。智慧需要以逃避情绪化回应的方式做出行动的选择。***

少量的腐化剂 (死苍蝇) 可以破坏大量的芬芳事物 (**做香的膏油发出臭气**)。同样，**一点愚昧也能败坏智慧和尊荣**。这一个比喻与耶稣使用“酵”来描述罪恶的说明相似。只需要一点点 “酵” 就能使一大块面团发起，一点罪恶也能败坏整个团体 (马太福音 16:6)。这一点也与所罗门在 9 章末尾的陈述相似，“一个罪人能败坏许多善事”。

**愚昧**是智慧的对立面。**智慧人的心居右；愚昧人的心居左**。**愚昧人**所做的选择，是**智慧人**所做之选择的对立面，他们的**心**使各人背道而驰。这就意味着智慧人和愚昧人拥有对立的观点角度和对立的目标。

每个人都有一种与生俱来的意识，允许他们洞察智慧和愚昧的差异。这一点很明显，我们可以称它为 “常识”。事实上，**并且愚昧人行路显出无知，对众人说，他是愚昧人**。然而，人们可能不会公开承认那显而易见的愚昧。这可能是少量愚昧能够污染大量常识的另一种方式。

愚昧人无法逃脱自己的愚昧。他无论走到哪里都在**说**(展现)他的愚昧。他越向**左**偏离 (离开**右**)，他的愚昧就越发明显，甚至引向了传道书一直在列举的狂妄和邪恶。

所罗门建议我们：**掌权者的心若向你发怒**时，**不要离开你的本位，因为柔和能免大过**。译为**柔和/镇定**的词是 “marpe” 通常被译为 “健康” 或 “治疗”。对于**大过**，比如，**忿怒**的治疗就是**柔和**。**柔和**镇定要求对周边的环境保持不担忧的状态。**掌权者的发怒**指我们是危险的，但合宜的回应是不要做出反应。保持镇定，不要反击，这是对不稳定环境的治疗。

译为 “发怒” 的词是 “ruah”，意思是 “灵” 或 “风”。同样的字也用于 “捕风” 一词，是所罗门用作 “hebel” 或蒸气的同义词 (见传道书 1:2 的注释)。**掌权者的发怒**来自他的灵，是以情绪的方式倾倒出来。

**智慧**的回应要求有**柔和**镇定的灵。毋庸置疑，任何受到**掌权者**发怒的人都会情绪高涨，但智慧的表现之一就是聆听情绪，却不允许它们指引我们的选择。智慧包括做出正确选择的能力，即或是在情绪的处境之下也是如此。

传道书 10:1-4**死苍蝇使做香的膏油发出臭气；*这样*，一点愚昧也能败坏智慧和尊荣。2智慧人的心居右；愚昧人的心居左。3并且愚昧人行路显出无知，对众人说，他是愚昧人。4掌权者的心若向你发怒，不要离开你的本位，因为柔和能免大过。**